
Brief 12 

Birdlip 

19 juli, 1941 

 

Enkele gedachten over de oorlog vanuit het standpunt van het werk. 

 

Deel II – Alles wat op geweld is gebaseerd, brengt alleen maar nieuw geweld 

voort. Geen enkele school die echt wil onderwijzen, leert geweld aan. Zelfs de 

Hatha-Yoga-scholen en de soms dubieuze Ju-Jitsu-scholen onderwijzen geen 

geweld, maar leren juist hoe je geweld kunt overwinnen. Dat wordt vaak 

verkeerd begrepen. In veel Hatha-Yoga-scholen gaat er een heleboel mis en is er 

veel nutteloos. De gewone mens is van nature gevoelig voor geweld. Daardoor 

beïnvloedt hij de krachten van de planeten op een manier die tot oorlog kan 

leiden. Die invloeden zijn op zichzelf niet goed of slecht. Het is de innerlijke 

toestand van de mens die bepaalt of ze zich uiten als iets positiefs of negatiefs. 

De mens moet het geweld in zichzelf leren overwinnen. Dit is een groot en 

belangrijk probleem. Voordat iemand kan begrijpen wat dat werkelijk betekent, 

moet hij eerst onderzoeken waar zijn neiging om zich te identificeren zijn 

oorsprong vindt. Oorlog bestaat omdat geweld het fundament vormt van de 

menselijke natuur. Hij ontvangt invloeden die hij niet kan verwerken of 

begrijpen, door zijn beperkte en onontwikkelde ontvankelijkheid. Daardoor 

raken die invloeden vervormd en komen ze tot uiting als irritatie, woede en 

uiteindelijk geweld. De mens functioneert als een slecht afgestemde zender. Hij 

vangt signalen op, maar stuurt ze verkeerd door. Zijn destructiviteit komt voort 

uit het feit dat hij op een verkeerde manier uitzendt. Pas wanneer iemand zich 

bewust wordt van de kleine, terugkerende patronen in zijn eigen leven en zich 

daar niet meer mee identificeert, kan hij beginnen zijn leven in beperkte mate te 

veranderen. Hij leert beter te sturen en maakt zich langzaam los van de 

automatische machinerie van het bestaan en de raderen die om hem heen 

draaien. Als meer mensen dat zouden doen, zouden planetaire invloeden minder 

snel tot oorlog leiden. Mensen zouden dan beter weerstand kunnen bieden aan 

hun drang tot geweld. 

Wanneer er een oorlog uitbreekt, vinden mensen altijd redenen om die te 

rechtvaardigen. Ze gaan ermee akkoord en voelen alsof ze er vrijwillig aan 

moeten deelnemen. In werkelijkheid is oorlog een immense collectieve kracht, 

een draaikolk die hen meesleurt en hen het gevoel geeft dat ze uit vrije wil 



handelen. Zelfs wanneer iemand zich gedwongen voelt om te handelen binnen 

zo’n noodsituatie, moet hij de natuur blijven dienen. Maar wie Karma Yoga 

beoefent, hoeft de natuur niet te dienen in de gewone zin van het woord. Dat 

betekent dat hij zich niet identificeert met wat hij doet, ook niet met wat hij moet 

doen. Wanneer iemand denkt dat wat hij doet goed is, identificeert hij zich 

ermee. Hij wil dan erkenning of een beloning voor zijn zogenaamd 

verdienstelijke daden. Alleen oefenen in niet-identificatie kan werkelijk iets 

opleveren, het dienen van de natuur niets. Er bestaat geen erkenning of beloning 

voor het vermogen om je niet te identificeren. Innerlijk werk levert geen 

uiterlijke beloningen op. Wat je op dit vlak doet, is alleen aan jou bekend. 

Wanneer iemand iets wordt gevraagd in zijn rol als een goed huishouder, moet 

hij zo goed mogelijk doen wat van hem wordt verwacht. Een goede huishouder 

is iemand die zijn verantwoordelijkheden aanvoelt en ernaar handelt, maar die 

niet blind gelooft in het leven zelf. Op het eerste gezicht klinkt dat vreemd. 

Laten we kijken wat dit volgens het werk nu betekent. In deze context is een 

goede huishouder iemand die bewust en gewetensvol handelt. Als hij 

bijvoorbeeld zijn beroep uitoefent, doet hij dat niet uit eigenbelang, niet uit angst 

om zijn reputatie te verliezen en ook niet om winst te maken. Hij handelt niet 

vanuit geloof in het leven, maar omdat hij het leven ziet zoals het is. Hij 

probeert er op een verantwoordelijke manier te handelen. Hij doet misschien de 

juiste dingen, maar niet altijd vanuit de juiste intentie en juist daar begint zijn 

ontwikkeling. Daarom is het zogenoemde pad, namelijk ‘De weg van de goede 

huishouder’, zo lang en vraagt om steeds terugkerende inspanningen. Veel 

mensen vervullen hun plicht niet uit geloof in het leven, maar onder invloed van 

erkenning, beloning, macht, geld of de aantrekkingskracht van een ideaal. Ze 

zien hun daden als hun eigen verdienste. Door hun houding ten opzichte van het 

leven kunnen ze soms de indruk wekken dat ze niet geïdentificeerd zijn, maar in 

werkelijkheid zijn ze dat wel op hun eigen manier. Toch zijn ze waardevol voor 

de samenleving en geven ze vaak de indruk oprecht te handelen. Voor zichzelf 

lijken ze eerlijk en oprecht. Wanneer er werkelijk iets moet worden opgeofferd, 

beginnen ze te aarzelen en vinden ze excuses om niet te handelen. Ze maken 

deel uit van het leven, maar geloven er niet echt in. ‘De weg van de goede 

huishouder’ is lang, omdat wat goed is in zulke mensen van binnenuit moet 

worden getransformeerd. Hun goedheid moet echt en wezenlijk worden. Een 

mens kan uiterlijk een goed mens lijken, uit gewoonte, vanuit zijn 

persoonlijkheid, maar innerlijk is zijn goedheid slechts schijn. 



Wie zijn plicht vervult zoals een goede huishouder dat doet, lijkt dicht bij 

handelen zonder identificatie te komen. Maar in werkelijkheid staat hij daar nog 

heel ver vanaf. In de evangeliën was het Christus die de goede huishouder 

vooral bekritiseerde toen hij zich tegen de Farizeeën keerde. Lees zelf wat 

daarover wordt gezegd, over hun verdienste en hun houding. Misschien viel 

Christus hen juist zo scherp aan omdat zij degenen waren die het hadden kunnen 

begrijpen en die het meest waardevol hadden kunnen zijn. Zoals je weet, richt 

dit werk zich tegen de valse persoonlijkheid, omdat die niet echt is. Dit kan niet 

de basis zijn voor echte innerlijke groei. Er valt nog veel meer hierover te 

zeggen, maar wat nu al is gezegd, is genoeg om je aan het denken te zetten over 

het thema oorlog, en over hoe je die kunt begrijpen vanuit de ideeën van dit 

werk. 

Psychologische Commentaren op de leer van Gurdjieff  - Deel 1 - Maurice Nicoll 

P. 45-46 – Red Wheel/Weiser 

 


