Brief 12
Birdlip
19 juli, 1941

Enkele gedachten over de oorlog vanuit het standpunt van het werk.

Deel Il — Alles wat op geweld is gebaseerd, brengt alleen maar nieuw geweld
voort. Geen enkele school die echt wil onderwijzen, leert geweld aan. Zelfs de
Hatha-Yoga-scholen en de soms dubieuze Ju-Jitsu-scholen onderwijzen geen
geweld, maar leren juist hoe je geweld kunt overwinnen. Dat wordt vaak
verkeerd begrepen. In veel Hatha-Yoga-scholen gaat er een heleboel mis en is er
veel nutteloos. De gewone mens is van nature gevoelig voor geweld. Daardoor
beinvloedt hij de krachten van de planeten op een manier die tot oorlog kan
leiden. Die invloeden zijn op zichzelf niet goed of slecht. Het is de innerlijke
toestand van de mens die bepaalt of ze zich uiten als iets positiefs of negatiefs.
De mens moet het geweld in zichzelf leren overwinnen. Dit is een groot en
belangrijk probleem. Voordat iemand kan begrijpen wat dat werkelijk betekent,
moet hij eerst onderzoeken waar zijn neiging om zich te identificeren zijn
oorsprong vindt. Oorlog bestaat omdat geweld het fundament vormt van de
menselijke natuur. Hij ontvangt invloeden die hij niet kan verwerken of
begrijpen, door zijn beperkte en onontwikkelde ontvankelijkheid. Daardoor
raken die invloeden vervormd en komen ze tot uiting als irritatie, woede en
uiteindelijk geweld. De mens functioneert als een slecht afgestemde zender. Hij
vangt signalen op, maar stuurt ze verkeerd door. Zijn destructiviteit komt voort
uit het feit dat hij op een verkeerde manier uitzendt. Pas wanneer iemand zich
bewust wordt van de kleine, terugkerende patronen in zijn eigen leven en zich
daar niet meer mee identificeert, kan hij beginnen zijn leven in beperkte mate te
veranderen. Hij leert beter te sturen en maakt zich langzaam los van de
automatische machinerie van het bestaan en de raderen die om hem heen
draaien. Als meer mensen dat zouden doen, zouden planetaire invloeden minder
snel tot oorlog leiden. Mensen zouden dan beter weerstand kunnen bieden aan
hun drang tot geweld.

Wanneer er een oorlog uitbreekt, vinden mensen altijd redenen om die te
rechtvaardigen. Ze gaan ermee akkoord en voelen alsof ze er vrijwillig aan
moeten deelnemen. In werkelijkheid is oorlog een immense collectieve kracht,
een draaikolk die hen meesleurt en hen het gevoel geeft dat ze uit vrije wil



handelen. Zelfs wanneer iemand zich gedwongen voelt om te handelen binnen
z0’n noodsituatie, moet hij de natuur blijven dienen. Maar wie Karma Yoga
beoefent, hoeft de natuur niet te dienen in de gewone zin van het woord. Dat
betekent dat hij zich niet identificeert met wat hij doet, ook niet met wat hij moet
doen. Wanneer iemand denkt dat wat hij doet goed is, identificeert hij zich
ermee. Hij wil dan erkenning of een beloning voor zijn zogenaamd
verdienstelijke daden. Alleen oefenen in niet-identificatie kan werkelijk iets
opleveren, het dienen van de natuur niets. Er bestaat geen erkenning of beloning
voor het vermogen om je niet te identificeren. Innerlijk werk levert geen
uiterlijke beloningen op. Wat je op dit vlak doet, is alleen aan jou bekend.
Wanneer iemand iets wordt gevraagd in zijn rol als een goed huishouder, moet
hij zo goed mogelijk doen wat van hem wordt verwacht. Een goede huishouder
1s iemand die zijn verantwoordelijkheden aanvoelt en ernaar handelt, maar die
niet blind gelooft in het leven zelf. Op het eerste gezicht klinkt dat vreemd.
Laten we kijken wat dit volgens het werk nu betekent. In deze context is een
goede huishouder iemand die bewust en gewetensvol handelt. Als hij
bijvoorbeeld zijn beroep uitoefent, doet hij dat niet uit eigenbelang, niet uit angst
om zijn reputatie te verliezen en ook niet om winst te maken. Hij handelt niet
vanuit geloof in het leven, maar omdat hij het leven ziet zoals het is. Hij
probeert er op een verantwoordelijke manier te handelen. Hij doet misschien de
juiste dingen, maar niet altijd vanuit de juiste intentie en juist daar begint zijn
ontwikkeling. Daarom is het zogenoemde pad, namelijk ‘De weg van de goede
huishouder’, zo lang en vraagt om steeds terugkerende inspanningen. Veel
mensen vervullen hun plicht niet uit geloof in het leven, maar onder invloed van
erkenning, beloning, macht, geld of de aantrekkingskracht van een ideaal. Ze
zien hun daden als hun eigen verdienste. Door hun houding ten opzichte van het
leven kunnen ze soms de indruk wekken dat ze niet geidentificeerd zijn, maar in
werkelijkheid zijn ze dat wel op hun eigen manier. Toch zijn ze waardevol voor
de samenleving en geven ze vaak de indruk oprecht te handelen. Voor zichzelf
lijken ze eerlijk en oprecht. Wanneer er werkelijk iets moet worden opgeofferd,
beginnen ze te aarzelen en vinden ze excuses om niet te handelen. Ze maken
deel uit van het leven, maar geloven er niet echt in. ‘De weg van de goede
huishouder’ is lang, omdat wat goed is in zulke mensen van binnenuit moet
worden getransformeerd. Hun goedheid moet echt en wezenlijk worden. Een
mens kan uiterlijk een goed mens lijken, uit gewoonte, vanuit zijn
persoonlijkheid, maar innerlijk is zijn goedheid slechts schijn.



Wie zijn plicht vervult zoals een goede huishouder dat doet, lijkt dicht bij
handelen zonder identificatie te komen. Maar in werkelijkheid staat hij daar nog
heel ver vanaf. In de evangelién was het Christus die de goede huishouder
vooral bekritiseerde toen hij zich tegen de Farizeeén keerde. Lees zelf wat
daarover wordt gezegd, over hun verdienste en hun houding. Misschien viel
Christus hen juist zo scherp aan omdat zij degenen waren die het hadden kunnen
begrijpen en die het meest waardevol hadden kunnen zijn. Zoals je weet, richt
dit werk zich tegen de valse persoonlijkheid, omdat die niet echt is. Dit kan niet
de basis zijn voor echte innerlijke groei. Er valt nog veel meer hierover te
zeggen, maar wat nu al is gezegd, is genoeg om je aan het denken te zetten over
het thema oorlog, en over hoe je die kunt begrijpen vanuit de ideeén van dit
werk.

Psychologische Commentaren op de leer van Gurdjieff - Deel 1 - Maurice Nicoll
P. 45-46 — Red Wheel/Weiser



